## مفاهيم اسلامي سلامت اجتماعي<sup>ا</sup>

#### عباس يسنديده<sup>٢</sup>

## چکیده

سلامت اجتماعی یکی از ابعاد مهم سلامت انسان است. هدف این پژوهش، بررسی مفاهیم سلامت اجتماعی در منابع اسلامی است. در این پژوهش از روش توصیفی تحلیلی کلاسیک در دین پژوهی استفاده شده است. منبع ما، آثار مرتبطِ چاپ شده و چاپ نشدهٔ پژوهشکده علوم و معارف حدیثی است. بیست مفهوم اصلی سلامت اجتماعی در منابع اسلامی وجود دارد که عبارتند از:

منزلت اجتماعی، الفت اجتماعی، حرمت اجتماعی، اخوت اجتماعی، همیاری اجتماعی، دلرحمی اجتماعی، مدارای اجتماعی، انصاف اجتماعی، ایثار اجتماعی، قدردانی اجتماعی، بردباری اجتماعی، گذشت اجتماعی، فروتنی اجتماعی، خیرخواهی اجتماعی، اصلاح گری اجتماعی، واداری و بازداری اجتماعی، امانتداری اجتماعی، صداقت اجتماعی، وفاداری اجتماعی، سرور اجتماعی. این یافته ها می توانند در بررسی وضعیت سلامت اجتماعی و برنامه ریزی حوزه برای ارتقاء و آسیب شناسی وضعیت موجود مورد استفاده قرار گیرند.

واژگان کلیدی: سلامت اجتماعی، مفاهیم اسلامی، سلامت اجتماعی، برنامهریزی اجتماعی اسلام.

۱. این مقاله جزئی از پژوهش مؤلفه ها و الگوی سلامت اجتماعی در اسلام است که توسط گروه سلامت اجتماعی فرهنگستان علوم بزشکی کشور حمایت شده است.

rasandide48@gmail. com ؛ وحديث؛ ٢٠ دانشيار دانشگاه قرآن و حديث

سازمان بهداشت جهانی در آغاز، سلامت را به معنای نبود بیماری تلقی می کرد؛ امّا از سال ۱۹۴۷ یک بُعد ایجابی به این مفهوم افزود و آن را ترکیبی از «نبود» بیماری و «بود» وضعیت مطلوب جسمانی، روانی و حتی اجتماعی دانست. در مطالعات جهانی دو تلقی از سلامت اجتماعی وجود دارد:

تلقی اوّل: فرد را واحد تعریف سلامت اجتماعی قرار میدهد و سلامت اجتماعی را به مثابهٔ صفت و ویژگی زندگی فردی و اجتماعی انسان تعریف می کند. تعریف سازمان جهانی بهداشت از این جهت به سلامت اجتماعی می نگرد.

تلقی دوم: امّا برداشت دیگر، سلامت اجتماعی را به مثابهٔ صفتی برای یک جامعه در نظر می گیرد و به معنای جامعه برخوردار از شرایط مساعد برای سلامت است '.

تلقی اوّل از سلامت اجتماعی که اشاره به مجموعه مناسبات فرد با دیگران دارد، نقطهٔ مقابل انزوای اجتماعی است. گلداسمیت شاخصهای سلامت اجتماعی را یکی از اساسی ترین شاخصهای سلامت هر کشوری معرفی می کند و سلامت اجتماعی را «ارزیابی رفتارهای معنی دار مثبت و منفی فرد در ارتباط با دیگران» تعریف می نماید که به کارا بودن فرد در جامعه منجرمی گردد. از نظر لارسون سلامت اجتماعی ارزیابی فرد از کیفیت روابطش با خانواده، دیگران و گروههای اجتماعی است و در واقع شامل پاسخهای درونی فرد نسبت به محرکها و احساسات، تفکرات و رفتارهایی است که نشانگر رضایت یا عدم رضایت فرد از زندگی و محیط اجتماعی است.

آنچه این پژوهش به آن می پردازد، تلقی اوّل از سلامت اجتماعی به عنوان یک امر بین فردی است. موضوع این پژوهش، بررسی مفهوم سلامت اجتماعی به عنوان یک امر

۱. امینی رارانی و همکاران ۱۳۹۰ به نقل از: شریعتی و رحیم پور، ۱۳۹۹: ۱۴۲.

Goldsmith . Y

۳. لارسون، ۱۹۹۳: ۲۸۵ به نقل از: نیکورز و یزدان پناه، ۱۳۹۴.

Larson . 4

بین فردی در منابع اصیل اسلامی است. بخش زیادی از آموزه های اسلامی به تنظیم روابط و مناسبات اجتماعی پرداخته است به طوری که مفاهیم کمی هستند که از این نظر دارای جنبهٔ اجتماعی نداشته باشند.

نتایج بررسی قرآن کریم به منظور شناسایی آیات مرتبط با ابعاد سه گانهٔ سلامت نشان داده در ۶۷ سوره (۵۸. ۷۷٪)، آیات قرآن کریم مشخصاً به یک، دو و یا هر سه بعد اصلی سلامت (جسمی، روانی و اجتماعی) اشاره نموده است. عمدهٔ آیات قرآن کریم به ابعاد جسمی، روانی و اجتماعی سلامت اشارهٔ عام دارد؛ امّا تعداد کل آیات در خصوص سه بعد اصلی سلامت، ۴۷۱ آیه است که سهم سلامت اجتماعی ۱۰۱ آیه خصوص سه بعد اصلی سلامت، ۴۷۱ آیه (۴۱. ۳۵٪) و سهم سلامت جسمی ۶۹ آیه (۲۶٪. ۳۸) است. ۱

طبق تحقیقات انجام شده، متون اسلامی (قرآن و حدیث) منابعی غنی برای موضوع سلامت اجتماعی است؛ امّا به صورت مشخص و هدفمند به این موضوع پرداخته نشده است؛ البته باید به این نکته توجه داشت که عنوان «سلامت اجتماعی» به صورت مستقل در منابع اسلامی بیان نشده شاید همین امر پژوهش در این موضوع را دشوار می کند. از این رو، سؤال این است که اسلام در چه سرفصل هایی به این موضوع پرداخته است؟ سلامت اجتماعی از دیدگاه اسلام چه مؤلفه هایی دارد؟ یافتن سرفصل هایی در این حوزه می تواند مؤلفه های سلامت اجتماعی از دیدگاه اسلام را مشخص سازد.

## ۱٫۱. روش پژوهش

در این پژوهش از روش اسنادی برای بررسی دیدگاه اسلام و از روش توصیفی\_تحلیلی کلاسیک در دین پژوهی برای تحلیل یافته ها استفاده شده که مبتنی برتحلیل محتوای



کیفی متون قرآن و منابع حدیثی است. ادر تحلیل محتوا، عناصر و مطالب گردآوری، طبقه بندی، تجزیه و تحلیل شده است. ا

تحلیل اطلاعات در این قسمت با رویکرد سلامت اجتماعی صورت گرفته و منظور این است که از زاویهٔ سلامت اجتماعی به پرسشگری (استنطاق) اطلاعات دینی پرداخته شود. استنطاق، به معنی عرضه سؤال به متون دینی و «پاسخ جویی» از آنها است.

منبع این پژوهش، آثار منتشر شده و منتشر نشده پژوهشکده علوم و معارف حدیثی است که در قالب دانشنامه قرآن و حدیث (که اثری جامع است) و نیزآثار تکموضوعی چاپ و یا تدوین شده اند. در حال حاضراین آثار، غنی ترین منبع در پژوهشهای قرآنی حدیثی به شمار می روند.

#### ١,٢. يافتههاي پژوهش

در پژوهشهای بین رشته ای ، دست کم دو نوع موضوع وجود دارد: موضوعات درون دینی و موضوعات برون دینی ، موضوعات برون دینی ، موضوعات که خاستگاه آن در دین است و از همان فضا انتخاب و بررسی می شوند؛ مانند: بررسی علمی تواضع ، تکبر، حسادت ، حسرت و ...

مراد از برون دینی، آن دسته از موضوعاتی است که از علوم انسانی یا علوم اجتماعی اخذ و از منظر دین بررسی می شوند. در این پژوهش، سلامت اجتماعی از موضوعات علوم انسانی است که باید از منظر دین مورد بررسی قرار بگیرد. پس از مشخص شدن تعریف و محدودهٔ پژوهش، عناوین و کلیدواژه های مرتبط با موضوع پژوهش، شناسایی شد که حدود ۵۴ عنوان را شامل می شود:

| •                                   | • • •          |                         |
|-------------------------------------|----------------|-------------------------|
| جدول شمارهٔ یک: عناوین و کلیدواژهها |                |                         |
| ۱. كرم/كرامت                        | ۲. انصاف       | ۳. صداقت                |
| ۴. عزت                              | ۵. ایثار       | ۶. اخلاص                |
| ۷. حرمت / حريم                      | ۸. شکر         | ۹. ريا                  |
| ۱۰. تغافل                           | ۱۱. عفو        | ۱۲. سمعه                |
| ۱۳. حمل برصحت                       | ۱۴. تواضع      | ١٥. عِرض / آبرو         |
| ۱۶. عذرتراشی                        | ۱۷. نصیحت      | ۱۸. مال                 |
| ۱۹. انکارپذیری                      | ۲۰. حسن البشرو | ۲۱. دم/خون              |
| ۲۲. حفظ / حمایت                     | ۲۳. مزاح       | ۲۴. دین وایمان          |
| ۲۵. احسان                           | ۲۶. ضحک        | ۲۷. وفاء                |
| ۲۸. الفت                            | ۲۹. فرح        | ۳۰. حقد                 |
| ۳۱. محبت                            | ۳۲. سرور       | ۳۳. انتقام              |
| ۳۴. انس                             | ۳۵. نشاط       | ۳۶. رحمت/رحم            |
| ۳۷. صدیق                            | ۳۸. حسن کلام   | ۳۹. رفق و مدارا         |
| ۴۰. اخوت                            | ۴۱. سخاوت      | ۴۲. حلم                 |
| ۴۳. تعاون                           | ۴۴. مواسات     | ۴۵. كظم غيظ             |
| ۴۶. صدقه                            | ۴۷. جود        | ۴۸. امربه معروف         |
| ۴۹. قرض                             | ۵۰. انفاق      | ۵۱. نه <i>ی</i> از منکر |
| ۵۲. بخل                             | ۵۳. تولّی      | ۵۴. تېرّى               |
|                                     |                |                         |





## ٢. مفاهيم اصلى سلامت اجتماعي

منابع اسلامی ابرپایهٔ عناوین و کلیدواژه های استخراج شده مورد مطالعه قرار گرفت و متون مرتبط اخذ شد که در اصطلاح به آن خانواده متون گفته می شود ۲. داده های گردآوری شده از عناوین و کلیدواژه ها، مورد تحلیل سطح یک قرار گرفت. منطق تحلیل دراین قسمت، یافتن نقش عناوین اسلامی و داده های آن ها در سلامت اجتماعی و يافتن مناسبات اوّليه ميان آنها بود. در اين تحليل، ٢٠ مؤلفه در سلامت اجتماعي به دست آمد که به تبیین و بررسی نقش این مؤلفه ها در سلامت اجتماعی می پردازیم:

## ٢,١. منزلت اجتماعي

یکی از مؤلفههای سلامت اجتماعی، حرمت و ارزشمندی اجتماعی است. حرمت و شخصیت افراد، برای آنها اهمیّت و ارزش بسیاری دارد؛ از جمله اموری که این مؤلفه را به چالش می کشد، ارتباط و تعامل با دیگران است. سؤال این است که آیا در یک رابطه، حرمت و ارزش فرد حفظ مي شود يا نه؟

از مجموع منابع می توان به دست آورد که راهبردهای تأمین منزلت اجتماعی معطوف به دو گروه است: دیگران و فرد. راهبرد معطوف به دیگران به این معنا است که منزلت اجتماعی یک فرد، وابسته به چگونگی عملکرد دیگران نسبتبه او می باشد. در این باره، یکی از عوامل «تکریم» کردن و ارج نهادن به طرف مقابل در تعامل اجتماعی و ارتباط بین فردی است. پیامبراکرم المستانی می فرمایند: کسی که برادر خود را گرامی بدارد، در حقیقت خدا را گرامی داشته است<sup>۳</sup>و هر که به خدا و روز وایسین ایمان دارد، باید همنشین خود را گرامی بدار. نمصادیق تکریم و بزرگداشت فراوان است و به تناسب



۱. منابع منتشر شده(ری شهری و همکاران ، ۱۳۹۱) و منتشر نشده پژوهشکده علوم و معارف حدیثی دارالحدیث.

۲. وقتى مجموعهاى از آيات قرآن كريم و روايات ائمه اطهار اللي به اعتبار گوناگون، حول محور مشتركى جمع شوند، خانوادهٔ متون شکل میگیرد. خانوادهٔ متون یعنی مجموعهٔ متون مشابه و مرتبط در یک موضوع. وجه اشتراک اصلی این متون، نظر داشتن آنها به یک موضوع محوری است. (پسندیده، ۱۳۹۹)

۳. متقی هندی ۱۴۰۹ق، ۲۵۴۸۸

۴. همان، ۲۵۴۹۰

موقعیت، فرد، زمان، مکان و حتی فرهنگ و دیگر متغیرها، نمودهای مختلفی دارد.

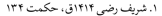
دومین عامل، دفاع و حمایت از کسانی است که مورد تهدید آبرویی قرار گرفته اند. دوست واقعی کسی است که در نبودش، از همهٔ امور متعلق به برادر خود حراست و مراقبت کند. این راهبرد در موضوع غیبت، در دو شکل بروز می کند: «پرهیز از شنیدن غيبت» و «دفاع و حمايت» از غيبت شونده.

اما راهبرد معطوف به فرد این است که علاوهبر دیگران، خود فرد نیز در منزلت اجتماعی خود مؤثر است. عزت و منزلت اجتماعی فقط در دستان دیگران نیست؛ بلکه چگونگی عملکرد فرد نیز در آن مؤثر است. یک نمونه از این عملکردها، خیررسانی به مردم و بینیازی از آن ها است. مردم، مشتاق جلب خیر دیرگان هستند و هر کس به آنان خیری برساند، مورد عزت و احترام آن است؛ این بالاترین درجه منزلت اجتماعی است. پس از آن، افرادی هستند که چشم طمع به داشته های دیگران ندارند. امنیت «داشتهها» برای مردم مهم است. افرادی که به داشتههای دیگران چشم طمع دارند، قابل احترام نيستند.٢

نمونهٔ دیگرازاین عملکردها، شایستگیهای اخلاقی و رفتاری است. افرادی که از فضائل انسانی و اخلاقی برخوردارند، همیشه مورد احترام هستند؛ به همین جهت برخورداری از فضائل اخلاقی، موجب تقویت جایگاه اجتماعی فرد می شود.

#### ٢,٢. الفت احتماعي

یکی دیگر از مؤلفه های سلامت اجتماعی، محبت اجتماعی است. مراد از محبت اجتماعی، وجود رابطهٔ عاطفی و دوستانه بین مردم است؛ به گونهای که یکدیگر را دوست داشته باشند و به یکدیگر عشق بورزند. میزان محبت بین مردم، می تواند شاخصی برای تشخیص سلامت اجتماعی باشد. ارتباط دوستانه با دیگران یکی از



۲. طبرسی، ۱۴۰۳، ج۲، ص۱۵۷، ح۱۹۱؛ ورام ۱۴۱۰ق، ج۲، ص۹۳.

اصول اساسی و بخشی از رفتار خردمندان است. علاوه بر توصیهٔ به برقراری ارتباط دوستانه، بر کثرت و فراوانی آن نیز تأکید شده است. ۲

#### ۲٫۳. حريم اجتماعي

حرمت یا حریم اجتماعی، با قلمروی افراد مرتبط است. حرمت در ادبیات دینی یعنی حریم نگهداشتن و حرام بودن ورود غیر معمول به حریم افراد. وقتی حریم و قلمروی فرد یا جامعه در خطر نفوذ یا تهدید قرار بگیرد، حرمت وی به مخاطره افتاده و به چالش کشیده می شود. سؤال این است که چه چیزی تهدید می شود و به مخاطره می افتد؟ برخی حریم و قلمروی افراد را منحصر در زمین و خانهٔ آنان می دانند؛ امّا واقعیت این است که منحصر در این ها نیست. تمام داشته های فرد جزو حریم و قلمروی او به شمار می رود. بدن، مِلک، وسیلهٔ نقلیه، اعتبار اجتماعی، فرهنگ و باورها جزو داشته های افراد است. "

## ۲٫۴. اخوّت اجتماعي

یکی از مفاهیم مهم در سلامت اجتماعی، مفهوم «اخوّت» و برادری است. وضع قانون برادری، یکی از برجسته ترین اقداماتِ پیامبراکرم ﷺ است. قرآن کریم با جملهٔ «إِنّما الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَة» أقانونی را تشریع کرد که براساس آن، نسبت و پیوندی میان یکایک مسلمانان، ایجاد شد که پیش از آن وجود نداشت. این پیوند «برادریِ دینی» نامیده می شود.

اسلام، با تشریع قانون برادریِ دینی، از یک سوبا تعصّبهای ناروای نژادی، قبیلهای و حزبی به مبارزه برخاست و از سوی دیگر، قوی ترین و کارآمدترین پیوندهای اجتماعی را در امّت اسلامی به وجود آورد. اسلام نه تنها همهٔ مسلمانان را برادر یکدیگر می داند؛

۱. بیهقی بی تا، ج ۱۰/ ۱۸۷/ ۲۰۳۶؛ کلینی ۱۴۰۷ق، ۲/ ۴۴۳/ ۴؛ صدوق ۱۴۱۳ق، ج ۴، صص ۴۴۲تا ۵۹۰۴.

۲. ری شهری ، ۱۳۸۷ ، ص ۳۸.

۳. کلینی ۱۴۰۷ق، ۷/ ۲۷۳/ ۱۲، ر.ک: ابن حنبل، بی تا، ۷/ ۳۷۶/ ۲۰۷۲۰.

۴. حجرات: ۱۰. یعنی در حقیقت مؤمنان برادران یکدیگرند.

# Ž.

#### ۲٫۵. همیاری اجتماعی

تعاون و هميارى اجتماعى يكى از مفاهيم ديگرسلامت اجتماعى است. آيه شريفه «تَعاوَنُوا عَلَى الْبِرِّوَ التَّقْوى وَ لا تَعاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَ الْعُدُوان» لإيه و اساس سنّت اسلامى الست. ٢

تعاون به معنای کمکرسانی به یکدیگرو همیاری گروهی است. در تعاون، نیروهای پراکنده جامعه دست به دست هم می دهند و از طریق هم افزایی، قدرت مجموعی را افزایش می دهند و با متمرکز کردن آن روی یک نقطه و همسو کردن همه نیروها، توان ایجاد آثار مثبت دلخواه را به گونهای چشمگیربالا می برند. در روایات به طور عمومی و کلی، یاری رساندن به برادر مسلمان را توصیه کرده و آثار ارزشمندی برای آن بیان کرده است. هر کس برادر مسلمانش را یاری کند و می تواند چنین کند، خداوند او را در دنیا و آخرت یاری می رساند. "تا وقتی که مؤمن در حال کمک کردن به برادرش می برادرش می برادرش او را در دنیا و آخرت یاری می رساند. "تا وقتی که مؤمن در حال کمک کردن به برادرش می براشد، خدا یا و را و است. ا

مفهوم دیگری که در این موضوع قابل بحث می باشد «مواسات» است. همدردی با دیگران و شریک ساختن آنان در بهره گیری از مواهب زندگی، از آن جهت که نوعی درمان و اصلاح اجتماعی است، «مواسات» نامیده می شود. نکته قابل توجّه در «مواسات مالی» این است که شرط تحقّق آن، نیازمند بودن شخص به چیزی است که در اختیار دیگران می گذارد. به بیان روشن تر، کمک کردن به دیگران، سه درجه دارد که هریک، عنوانی خاص و ارزشی متفاوت با دیگری دارد:

درجه اوّل: کمک کردن به نیازمندان از آن چیزی که اضافهٔ برنیاز خود است. این



۲. طباطبایی، ۱۳۷۴، ج ۵، ص ۱۶۳.

٣. ابونعيم ١٤٢١ق، ج ٣، ص ٢٥.

۴. کلینی، ۱۴۰۷ق، ج ۲، ص ۲۰۰، ح ۵

نوع از کمک کردن انواع مختلفی دارد که عبارت است از: «انفاق»، «اهداء»، «صدقه» و «سخا» و...

درجه دوم: شریک کردن نیازمندان با خود و سهیم کردن آنها در آن چیزی که به آن نیاز دارد و مورد علاقهٔ او است. این نوع کمکرسانی، «مواسات» نامیده می شود.

درجهٔ سوم: بخشیدن همهٔ آن چیزی که خود به آن نیاز دارد. این نوع از کمک رسانی، از بالاترین ارزش های اخلاقی شمرده می شود که «ایثار» نام دارد. آنچه به این بحث مربوط می شود، مرتبهٔ دوم است که همان مواسات می باشد.

## ۲٫۶. دل رحمی اجتماعی

از مفاهیم مهم سلامت اجتماعی، هم دردی اجتماعی است که در ادبیات دین از آن با عنوان «رحمت» یاد می شود. رحمت به معنای برانگیختگی عواطف نسبت به نیازمندانی است که در موضع ضعف و کاستی قرار دارند. ا

افراد دلرحم نسبت به ناتوانی و کاستی های هم نوع خود واکنش مثبت نشان می دهند. کسی که از ویژگی رحمت برخوردار باشد با مشاهدهٔ وضع رقت بار هم نوع خود، قلبش به درد آمده و نسبت به رفع نیاز او اقدام می کند. انسان های رحیم، در مرتبهٔ اوّل می توانند نیاز دیگران را درک کنند و در مرتبهٔ بعدی می توانند با او هم دردی کرده و به آنان مرحمت کنند. قرآن کریم یکی از ویژگی های بارز پیروان حضرت عیسی ای را رأفت و رحمت بیان می کنند و افرادی که سفارش به صبر و رحمت می کنند را می ستاید."

## ۲٫۷. مُدارای اجتماعی

مدارا به معنی انعطاف و نرمش در موقعیتهایی است که فرد با مخالفت و یا تفاوت نظر و عملکرد دیگران مواجه می شود. ما با افراد متعددی در ارتباط هستیم که از نظر

۱. طباطبایی، ۱۳۷۴، ج۱۶، ص۱۶۶.

۲. حدید: ۲۷

٣. بلد: ١٧ و ١٨



خُلق و خوی یکسان نیستند. در میان آنها، افرادی زودرنج، کمتحمّل و بعضی دیگر عصبی و پرخاشگرهستند. بعضی از این افراد ممکن است به روابط ما با دیگران اختلال وارد میکنند. اگر ما با چنین افرادی مدارا نکنیم و نتوانیم اشتباهات آنان را تحمل کنیم، تنها خواهیم شد. باید بتوانیم حتی با چنین افرادی به نرمی و نیکی سخن بگوییم؛ که اگر چنین نباشیم، حتی اگر پیغمبر خدا باشیم، اطرافیانمان از دور ما پراکنده خواهند شد. اگر درشت خوی و درشت گو و بدخوی و سنگدل باشیم، نه تنها کسی با ما ارتباط نمی گیرد؛ بلکه همه را از خود فراری می کنیم.

قرآن کریم با اشاره به نرمی و مدارای پیامبراکرم شیش ایشان را برخاسته از رحمت بی کران الهی دانسته است؛ رحمتی که اگر به کسی روی بیاورد، اخلاقش را نیکوو دلش را نرم می کند و همهٔ افراد از عرب جاهلی خشن تا عالم یهودی، مسیحی، ایرانی، رومی و ... را به سان پروانه های گرداگرد شمع، گرد او جمع می کند. ا

نرمی و همراهی، دوست گریزان و حتی بسیاری از دشمنان را به سوی ما جذب میکند و با ما آشتی می دهد؛ دشواری های ارتباط را از میان برمی دارد و انسان را در نظر دیگران گرامی می دارد. اگر از این ویژگی به جا و درست استفاده شود، سلاح پرخاشگری و تندی دیگران را از آن ها می گیرد و نهال دوستی و صفا می نشاند و مانع گسستن پیوند اجتماعی می شود. ۲

## ۲٫۸. انصاف اجتماعی

در منابع اسلامی «انصاف» از آسان ترین حقوق مسلمان بر دیگران شمرده شده است. محور اساسی معنای انصاف، همانندی دو چیزبا یکدیگر است؛ مانند دو نیمهٔ سیب.

شخص باانصاف کسی است که خود را همانند دیگران دانسته و برای خود تفاوتی با دیگران قائل نباشد؛ به همین جهت است که در انصاف از چیزی به نام «خود میزانی»

۱. آل عمران: ۱۵۹

۲. مسعودی، ۱۳۹۳، صص۷۶ تا ۷۹.

۳. کلینی ۱۴۲۹ق، ج ۳، ص ۴۳۳.

یاد شده به این معنا است که در تعامل با دیگران «خودت را میزان قرار دهید»'.

انصاف، یکی از حقوق دیگران و از مهم ترین نیازهای اجتماعی است که موجب از بين رفتن اختلافها و الفت ميان قلبها لله و تداوم ارتباط و محبت مي گردد " و بر گسترهٔ دوستان أو دامنهٔ عزت انسان مي افزايد و سبب اعتبار و اطمينان اجتماعي خواهد شد٦؛ به گونهای که شخص باانصاف شایستهٔ این است که حَکَم و داور اجتماعی

## ۲٫۹. ایثار اجتماعی

ایثار یکی از مفاهیم مهم و اساسی در سلامت اجتماعی است. ایثار از برجسته ترین فضائل و ارزش های انسانی است که در سخنان نورانی پیشوایان اسلام ﷺ، از آن با عناويني مانند: بالاترين مكارم اخلاقي، بالاترين مراتب احسان، بالاترين درجات ايمان و بهترینِ عبادت ارزشگذاری شده است. ^

ما هنگام برخورداری از نعمتهای خدادادی و بهرهبرداری از دسترنج خویش آزاد هستیم که آن را به دلخواه خود مصرف کنیم و هرگونه صلاح می دانیم در اختیار دیگران بگذاریم. اسلام نیزاین حق را به رسمیت شناخته و به ما اجازه داده تا در داراییهای خود تصرف كرده و از آن استفادهٔ دلخواه كنيم؛ امّا براي آن، حدّ و مرزهايي مشخص کرده است؛ مانند اسراف نکردن، هدر ندادن، در راه نادرست و نامشروع به کار نبردن، يرداخت بخشى از آن به نيازمندان و پيشوايان براي مصارف عمومي جامعه و اموري

١. شريف رضى ١٤١٤ق، الكتاب ٣١.

۲. آمدی ۱۴۱۰ق، ح ۱۷۰۲.

٣. همان: ح ۴۱۹۰ و ۱۰۷۶.

۴. شریف رضی، ۱۴۱۴ق، حکمت ۲۲۴.

۵. کلینی ۱۴۰۷ق، ج۲، ص ۱۴۴.

۶. ابن شعبة ۱۳۶۳، ص ۱۵۳.

۷. کلینی ۱۴۰۷ق، ج۲، ص ۱۴۶.

۸. ری شهری و همکاران، ۱۳۹۱، ج۱، ص ۱۲۹.

مانند آن. اسلام به انسان اجازه داده است که از دارایی خویش، برای ایجاد روابط اجتماعی، تقویت و استواری یا ترمیم و بهبود آن استفاده کند. انسان مسلمان می تواند کسانی را به مهمانی دعوت کند تا با آن ها طرح دوستی و همکاری بریزد؛ شرکتی بریا کند تا با دوستانش همکار و همراه شود و هدیهای تهیه کند و برای دوست دیرین در حال فراموشی اش بفرستد تا محبتِ کمرنگ شده، جانی دوباره بگیرد.

اسلام همهٔ اینها را نیکوشمرده و به برخی از آنها تشویق و ترغیب کرده است؛ امّا از این میان یکی را برقلّهٔ مکارم و بزرگواری های انسانی نشانده و تاج پرافتخار اخلاق را نصیب آن ساخته است که عبارت است از «ایثار». ایثار، احسانی عمیق و گسترده است که از مواسات و همدردی نیز بزرگ تر است. ما در احسان، بخشی از مالی که به آن نیاز چندانی نداریم را میبخشیم؛ امّا در مواسات، دیگری را شریک مال خود میکنیم و در ایثار، از آنچه برایمان باقی مانده است به دیگری می بخشیم. ا

#### ۲٬۱۰. قدردانی اجتماعی

تشکرو قدردانی از دیگر مفاهیم سلامت اجتماعی در ادبیات دین است. سیاسگزاری به نوعی یک یاداش دادن<sup>۲</sup> و از طرفی بازگو کنندهٔ نیت و زبان درون است. ۳ کسی که از مردم تشكر نكند از خداهم تشكر نكرده است.٤

تشکر و قدردانی مربوط به موقعیت نعمت است. در تعامل های اجتماعی بسیاری از اوقات انسان مورد لطف ديگران قرار گرفته و خدمت يا كالايي را دريافت مي كند. لطف و احسان کردن در اشکال مختلف، یکی از مؤلفه های سلامت اجتماعی است. واکنش به لطف و احسان دیگران مهم است. در مقابل لطف و احسان دیگران می توان واكنش هاى مختلفي نشان داد: يكي از آن ها «مقابلة برابر» است؛ يعني خوبي را با



۱. مسعودی، ۱۳۹۱، ص ۶۵.

۲. آمدی ۱۴۱۰ق، ح ۱۶۸۶.

۳. همان، ۱۳۰۰.

۴. صدوق، ۱۳۷۸، ۲/ ۲۴/۲.

همانند آن خوبی، پاسخ بدهیم؛ این همان چیزی است که در قرآن کریم از آن با تعبیر «هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلّا الْإِحْسَانُ» یاد شده است. هر چند این کار مطلوب و ارزشمند است، با این حال، آن چیزی نیست که تأکید نهایی دین برآن باشد. تأکید دین بر «مقابلهٔ برتر» است؛ یعنی خوبی مردم را با خوبی بهتراز آن پاسخ دادن. این همان چیزی است که در ادبیات دین، از آن به عنوان «تشکر» یاد می شود.

تشکر کردن، با رفتار همانند انجام نمی شود. امام صادق الله نقل می کنند که امام علی الله همواره این جمله را می فرمودند: «هرکه در برابر خوبی یی که به او شده همانند آن خوبی کند آن خوبی را پاداش داده است و هر کس بیشتر از آن خوبی کند سیاس گزاری کرده است ".

بنابراین کسی که به او نیکی شده وظیفه دارد نیکی کننده را به خوبی پاداش دهد. اگر توان این کار را نداشت باید به خوبی تشکر کند و اگر زبانش از این کار هم قاصر بود وظیفه دارد که ارزش آن نیکی را بشناسد و خوبی کننده را دوست داشته باشد و چنانچه از این کار هم کوتاهی کرد لایق نیکی نیست. "

## ۲٬۱۱. بردباری اجتماعی

مفه وم مهم دیگری که تضمین کنندهٔ سلامت اجتماعی میباشد «حلم» است. پیامبراکرم شیش می فرمایند: من کانون بردباری برانگیخته شدم و آدم بردبار به پیامبری نزدیک است. محلم کاربرد اجتماعی خاصی دارد. از بامداد تا شامگاه با ده ها نفر روبه رو می شویم و با گونه های متفاوتی از برخوردها، اخلاق ها و نگاه ها تعامل داریم. این آدم های متفاوت و گوناگون، از ما انتظارات مختلفی دارند و ما گاهی از آن ها توقعات متعددی داریم. گاهی برخی انتظار احترام دارند و ما بی توجه می گذریم و گاهی ما توقع

١. الرحمن: ٥٥

٢. كليني، ١٤٠٧ق، ج٢، ص٢٨؛ معاني الأخبار، ص١٤١، ح١.

۳. طوسی، ۱۴۱۴ق، ۵۰۱/ ۱۰۹۷.

۴. مجلسی ۱۴۰۳ق، ج ۷۱/ ۴۲۳/ ۶۱.

۵. همان، ج ۴۳/ ۶۱/۷۰.



تكريم داريم و بي حرمتي مي بينيم. گاهي پرسش نرم و آراممان بي پاسخ مي ماند و گاهي سخن حق مدارانهٔ ما با تندی سخنی بی منطق خُرد و لِه می شود. بعضی اوقات از تعرّض کلامی دیگران بی بهره نمی مانیم و به اصطلاح از کوره درمی رویم و مسلسل وار الفاظي برزبان مي آوريم كه در حالت عادي، نه مي گوييم و نه خود قبول داريم. اين الگوی رابطه را نمی توان سالم دانست. در چنین وضعیتی، روابط اجتماعی آسیب مى بيند. بايد ديد بهترين واكنش به اين موقعيت براى حفظ سلامت اجتماعي چىست؟

بهترین و سالم ترین واکنش از دیدگاه منابع دینی برخورد خردمندانه و بردبارانه است که در ادبیات دین «حلم» نامیده می شود. حلم در لغت به معنای عجله نکردن، با متانت برخورد كردن و با شتاب تلافي نكردن هنگام بروز خشم است. فرد بردبار، عاقلانه و باثبات و بدون تأثیریذیری از هیجانات، عمل می کند و واکنش چنین شخصی از روی سبکی نخواهد بود. ۲ آیهٔ شریفهٔ ۴۳ سورهٔ فرقان بندگان خدای رحمان را کسانی میداند که در زمین متواضعانه گام مینهند و فروتنانه راه میروند و هنگام خطاب و مواجههٔ جاهلانه، به سلامت پاسخ می دهند "؛ این چیزی جزبردباری و حلم نیست.

#### ۲٬۱۲. گذشت اجتماعی

از دیگر مؤلفههای سلامت اجتماعی «گذشت» است. از موقعیتهایی که سلامت اجتماعی را به مخاطره می اندازد، اشتباهات احتمالی افراد در تعامل با یکدیگر است. اشتباه مورد قبول نيست؛ امّا يك واقعيت است. سلامت اجتماعي در چنين مواقعي وابسته به مهارت ما در برخورد با این واقعیت است.

آیات و روایات چند الگوی واکنش را مطرح میکنند. یک الگو «واکنش برابر» است که براساس آن فرد می تواند حق خود را بستاند و خواستار جبران شود. از آنجا که بدی





۱. مسعودی، ۱۳۹۳، ص ۹۲.

۲. عبدی و پسندیده، ص ۱۰۲.

٣. «عِبادُ الرَّحْمنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً وَإِذا خاطَبَهُمُ الْجاهِلُونَ قالُوا سَلاماً».

کردن و آزار رساندن مصداق ظلم است، فرد آزار دیده می تواند با واکنش حق مدارانه، از باب احقاق حق، انتقام بگیرد که این را «مقابلهٔ برابر» می نامیم. الگوی نخست (مقابلهٔ برابر) می تواند شرعاً و عقالاً درست ارزیابی شود. خداوند متعال با تأکید براصل «همانندی» میان پاسخ منفی و رفتار منفی، در مواردی اجازهٔ «مقابله به مثل» را داده است. این الگو، هر چند مشروع است و آسیب کمتری به روابط اجتماعی وارد می سازد، با این حال تأثیر منفی خود را بر روابط خواهد گذاشت و آن را از حالت شیرینِ «صفا و صمیمیت» به فضای خشک «بده بستان» تبدیل خواهد ساخت. در روایات اسلامی از «شتاب در انتقام» به شدّت نهی شده و افراد کم گذشت نکوهش شده اند. امام علی علی کم گذشتی را زشت ترین عیبها و شتاب در انتقام را بزرگ ترین گناهان می داند.

الگوی دیگر «واکنش برتر» است. براساس این الگو، فرد نه تنها حق خود را طلب نمی کند؛ بلکه از آن می گذرد و دل خود را صاف می نماید. این یک واکنش کریمانه به بدی دیگران است که از باب فضل و برتری از اشتباه طرف مقابل می گذرد. امام علی علیه در برخورد با بدی و اشتباه دیگران، این الگورا توصیه می فرماید. آین الگو که در ادبیات دین از آن به عنوان «عفو» یا گذشت یاد می شود، بهترین نوع واکنش است. گذشت دلها را جلامی دهد و کینه ها و کدورت ها را (که بلای خانمان سوزند) می زداید و صفا و صمیمیت را به زندگی بر می گرداند. <sup>3</sup>

## ٢,١٣. فروتني اجتماعي

یکی از اموری که موجب سلامت اجتماعی می شود، بهتر دانستن دیگران از خود است. انسان به ارزیابی خود در مقایسه با دیگران می پردازد. این گونه ارزیابی دو الگو دارد: الگوی خود فراتربینی و الگوی خود فروتربینی.

۱. بقره: ۱۹۴ و شورا: ۴۰

۲. آمدی ۱۴۱۰ق، ح۶۷۶۶.

۳. ابن شعبه ۱۳۶۳ق، ص۱۵۱.

۴. فصلت: ۳۴



الگوى خودفراتربيني موجب تكبّر مي شود. متكبّر هرگزنبايد توقّع تعريف و تمجيد دیگران را داشته باشدا؛ بلکه دشنام را برای خود می خرد. ۲ تکبّر خلاف انتظار فرد موجب كاهش ارزش اجتماعي انسان مي شود. " اين رفتار نه تنها رابطهٔ خوبي را به وجود نمي آورد كه انسان از آن لذّت ببرد؛ بلكه موجب احساس ناكامي اجتماعي شده و فرد را دچار رنج و عذاب میکند؛ به همین جهت در منابع اسلامی، از تکبّر نهی شده است.<sup>٤</sup>

الگوی خودفروتربینی موجب تواضع می شود. تواضع سبب می شود که از سویی افراد بریکدیگر فخر نفروشند و ستم نکنند° و از سوی دیگر محبّت را افزایش دهند<sup>۱</sup>؛ از این رو نسبت به تواضع و فروتنی سفارش دوچندان شده است.<sup>۷</sup>

#### ۲٬۱۴. خيرخواهي اجتماعي

خیرخواهی یکی دیگراز امور مهم در سلامت اجتماعی است. هر کسی در هر وضعیتی قرار دارد ممكن است در معرض اشتباه و مسير غلط (گمراهي) قرار بگيرد و يا ممكن است حیران و سرگردان باشد و نداند چه باید انجام دهد. افراد سالم نمی توانند نسبت به مسایل دیگران و سرنوشت آن ها بی تفاوت باشند. آنان با راهنمایی کردن دیگران، سعی دارند همه را در مسیر درست نگهدارند. در حقیقت خیرخواهی یک سیستم هدایت گری اجتماعی است که موجب راه یافتن دیگران و نیزاصلاح مسیرآنان می شود. این سیستم درونی اجتماعی کمک زیادی به موفقیت و کامیابی همگانی مى كند. دراين وضعيت، كسى فقط به فكررستن ورسيدن خود نيست؛ بلكه دريي



۱. صدوق، ۱۳۶۲، ص۴۳۴، ح۲۰.

۲. آمدی ۱۴۱۰ق، ح۴۶۱۴.

٣. صدوق ۱۳۷۶ق، ص۵۷۷، ح۷۸۸.

۴. ر.ک: ری شهری، ۱۳۸۹، ج۱۰ ص۷.

۵. ورام ۱۴۱۰ق، ج۲، ص۱۲۰.

۶. آمدی ۱۴۱۰ق، ۱۴۲۳.

۷. ر.ک: ری شهری ، ۱۳۸۹ ، ج۱۰ ، ص۷.

آن است که همه با هم برهند و برسند. از پیامبراکرم سیستی نقل شده است که خیرخواهی را همان دین و مایهٔ تمایز مسلمان از غیرمسلمان شمرده و بزرگ ترین منزلت را در روز قیامت از آنِ کسی دانسته است که بیش از دیگران برای خیرخواهی خلق خدا گام برمی دارد. ا

#### ۲٬۱۵. اصلاح گری اجتماعی

یکی از موضوعات مهم در سلامت اجتماعی «اصلاح گری» است. گاهی روابط بین افراد دچار تنش و تضاد می گردد و موجب کدورت، قهر، عداوت، قطع رابطه و سوء رفتار می شود. این اختلال نیازمند اصلاح و این رابطه نیازمند ترمیم است. از عواملی که می تواند این معضل را برطرف کند رفتار مصلحانه دیگران و اصلاح روابط آسب دیده است. اطرافیان نباید بی تفاوت باشند و باید بدانند که مسئولیت دارند این وضعیت را سامان دهند. قرآن کریم در اهمیت اصلاح گری می فرماید: هرکس وساطت پسندیده ای کند، او را از آن نصیبی خواهد بود و هرکس وساطت ناپسندیده ای کند او را از آن نیز سهمی است. آز خدا بترسید و میان خود اصلاح کنید. "در حقیقت مؤمنان باهم برادرند، پس میان برادران خود آشتی دهید و از خدا بترسید، شاید مورد رحمت قرار بگرید. نگرید. نگرید.

هرگاه مردم با هم دچار خصومت شوند اصلاح میان آن ها و نزدیک کردن آن ها به یکدیگر، زمانی که از هم دور شدهاند صدقهای است که خداوند آن را دوست دارد. مامام صادق را به مفضّل می فرمایند: هرگاه میان دو نفر از شیعیان ما نزاعی برسرامور مالی پیش آمد، آن مبلغ را از مال من بپرداز و رابطهٔ آنان را اصلاح کن. آ

۱. مسعودی ۱۳۹۳، ص ۱۱۲.

۲. نساء: ۸۵

٣. انفال: ١

۴. حجرات: ۱۰

۵. کلینی ۱۴۰۷ق، ۲/ ۲۰۹/۱.

۶. همان، ۲/ ۲۰۹/ ۳.

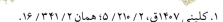
ريديحوزكم )ا (سال نهم، شعا

جالب آنکه دروغ گفتن برای اصلاح بین مردم جایزاست؛ البته اصلاح گری در محدودهٔ حکم خدا است. اگراصلاح گری موجب حلال شدن حرام الهی و یا حرام شدن حلال الهي شود جايز نيست. ٢

#### ۲٬۱۶. واداری و بازداری اجتماعی

گاهی ممکن است برخی راه درست را پیدا نکنند و یا در پیمودن راه درست و یا انجام یک کار شابسته اهمال داشته باشند. همچنین رفتار ناشابست و کردار نابهنجار، سرنوشت شومی را برای فرد و جامعه رقم می زند. ارتکاب چنین رفتارهایی فرد و جامعه را به سقوط می کشاند. در این فضا، آنچه موجب نجات و تعالی فرد و جامعه می شود نیرویی بازدارنده است که فرد و جامعه را از زشتی ها و ناهنجاری ها دور سازد و قدرتی وإدارنده نياز است تا فرد و جامعه را به انجام عوامل و اصول پيشرفت و تعالى برانگيزاند. این همان مسئولیت اجتماعی دیگران در قبال فرد و جامعه است.

نقش هر مسلمان در تعیین سرنوشت جامعه و تعهدی که باید دریذیرش مسئولیت های اجتماعی داشته باشد ایجاب می کند که او ناظر و مراقب همه اموری باشد که پیرامون او اتفاق می افتد. این مطلب تحت عنوان «امر به معروف و نهی از منكر» مطرح شده و از مهم ترين مباني تفكر سياسي يك مسلمان به شمار مي رود؛ چنان که از مهم ترین فرایضی است که وجوب کفایی آن از ضروریات دین شناخته شده و ضامن بقای اسلام است. قرآن کریم در بیان صفات ممتاز مؤمنان می فرماید: مردان و زنان با ایمان ولی (و یار و یاور) یکدیگرند؛ امربه معروف و نهی ازمنکرمی کنند؛ نماز را به یا می دارند و زکات را می پردازند و خدا و رسولش را اطاعت می کنند."



۲. صدوق ۱۴۱۳ق، ۳/ ۳۲/ ۳۲۶۷.



۳. توبه: ۷۱

#### ۲٬۱۷. امانت داری

یکی از مؤلفههای مهم سلامت اجتماعی «امانت داری» است. در گذر زندگی مواردی پیش می آید که باید چیزی را برای مدت معلومی نزد کسی قرار داد. چنین اقدامی نیازمند احساس امنیت است. اینجا است که مسئلهٔ امانت و امانت داری پیش می آید. دین اسلام امانت داری را یک ضرورت اجتماعی می داند. بدون امانت داری یایه های اجتماع فرومی یاشد و جامعه از هم گسسته می شود. امانت داری موجب انسجام اجتماعی است و زندگی اجتماعی را ممکن میسازد.

محمّد بن على حلبي مي گويد: مردى از طرفداران مروانيان هزار دينار به من امانت سپرد و ناپدید شد. من مانده بودم که با آن ها چه کنم. خدمت امام صادق علی فی رفتم و داستان را برای ایشان تعریف کردم و گفتم: شما به پول ها سزاوارتر هستید. فرمودند: نه! پدرم می فرمود: ما با آن ها همانند زمان صلح و آتش بس هستیم. امانت هایشان را پس مى دهيم، گم شده شان را برمى گردانيم؛ له و عليه آن ها شهادت مى دهيم؛ زيرا اگر چنددستگی پیش آید هیچ کس نمی تواند دوام بیاورد.'

در منابع دینی هیچ حد و مرزی برای امانت داری به چشم نمی خورد. امام علی علیها تأكيد مي كنند كه امانت رابه صاحب آن برگردانيد اگرچه قاتل انبياء التي و قاتل فرزندان انبياء باشند. " امام صادق عليه مي فرمايند حتى اگر قاتل على بن ابي طالب عليه امانتی را به من بسپارد آن را به او باز می گردانم. 4

## ٢,١٨. صداقت اجتماعي

صدق در اصل به معنی استواری و استحکام است و در جایی به کار می رود که امور دارای استواری و استحکام باشد.° صداقت اجتماعی یعنی انسان مؤمن با افراد جامعه

۱. طوسی، ۱۴۰۷ق : ج ۶ ص ۳۵۰ ح ۹۸۹.

۲. ابن شعبة ۱۳۶۳، ص ۱۰۴.

۳. کلینی ۱۴۰۷ق، ج ۵، ص ۱۳۳، ح ۳.

۴. همان؛ طوسی ۱۴۰۷ق، ج ۶، ص ۳۵۱، ح ۹۹۵.

۵. فراهیدی، ۱۴۰۹ق، ج۵، ص۵۶؛ ابن درید ۱۹۸۸م، ج۲، ص۵۶۵؛ صاحب ۱۴۱۴ق، ج۵، ص۲۵۷.



در حضور وغیاب آنها یک رنگ باشد؛ نه اینکه در ظاهر خوش رفتار و در پشت مردم به غیبت و تهمت و ... مشغول باشد. بر همین اساس در ادبیات دین، دوستی آمیخته با صداقت را «صدیق» می نامند؛ یعنی دین طرفدار روابط مبتنی بر صداقت است.

امام صادق الله می فرماید: دوستی صادقانه حدودی دارد و به کسی که دارای آن حدود نباشد دوستی کامل نسبت ندهید؛ نخست آنکه ظاهر و باطنش با تویکی باشد. دوم آنکه نیکی تو را نیکی خود و بدی تو را بدی خویش انگارد. سوم اینکه مال و فرزند او را تغییر ندهد. چهارم آنکه هرچه دستش می رسد از توباز ندارد. پنجم آنکه در گرفتاری ها تو را وانگذارد.

## ٢,١٩. وفاداري اجتماعي

وفاء از ریشه وَفَی به معنای اکمال و اتمام چیزی است و کلمهٔ وفاء در حوزهٔ عهد و میثاق معنا می یابد و به معنای عمل کردن تام و کامل به پیمان است.

در زندگی اجتماعی قراردادها یکی از اصول اساسی است. از یک سوزندگی اجتماعی اقتضا دارد هر کس عهده دار کاری شود، مسئولیت آن را بپذیرد و به امری مشخص بپردازد تا در سایهٔ این توزیع کار، امورات زندگی اجتماعی سامان یابد و کار بر زمین مانده وجود نداشته باشد. این مهم، نیازمند عقد قراردادهایی بین افراد است. امور زندگی اجتماعی وقتی سامان می یابد که به این قراردادها عمل شود؛ در اینجا موضوع وفاداری اهمیت پیدا می کند.

بدون وفای به عهد و پیمان، نظام اجتماعی مختل می شود؛ به همین جهت خداوند متعال به صراحت دستور داده است که به پیمان ها وفادار باشید و وفاداران را ستوده است. به طوری که فقها از ظاهر آیهٔ شریفهٔ «أَوْفُوا بِالْعُقُود» حکم به لزوم وفای به قراردادها می کند و ظاهر این امر عام است و همهٔ اموری را که عرفاً عنوان قرارداد بر آن

صدق كند را شامل مي شود.

قرآن کریم در آیات بسیاری دربارهٔ وفای به عهد همه جانبه و در همهٔ معانی آن و همهٔ مصادیقش تأکید دارد و بسیار سختگیری کرده است و پیمان شکنان را به شدّت نکوهش نموده و تهدیدهای سختی کرده است و کسانی را که به عهد و پیمانهای خود وفادار و بایبندند را ستوده است.

#### ۲٬۲۰ سرور اجتماعي

مراد از سرور اجتماعی در این تحقیق، وجود شادی و سرور بین دو سوی رابطه است به گونهای که روابط و تعاملات افراد در فضایی همراه با هیجان مثبت شکل بگیرند. از مؤلفه های سلامت اجتماعی، وجود فضای شاد و فرح بخش بین افراد است که عوامل مختلفي دارد. شوخي يكي از عوامل شادي و سرور است. امام صادق عليه مي فرمايد: هیچ مؤمنی نیست جزاینکه در او «دُعابة» است. گفتم: دعابة چیست؟ فرمود: یعنی

گاهی شخص بادیه نشینی خدمت پیامبراکرم شیشی میرسید و هدیهای برای ایشان مي آورد؛ هنگام تقديم آن به پيامبراكرم ﷺ عرض مي كرد: پول اين هديهٔ ما را بدهيد! پيامبراكرم ﷺ مي خنديد. بعضي اوقات كه ايشان اندوهگين مي شد، مي فرمود: آن اعرابی کجاست؟ ای کاش دوباره می آمد. ۳

خنداندن دیگران یکی دیگراز اموری است که موجب سرور و شادایی جامعه می شود. برخی افراد لذّت های دنیوی را با ایمان و دینداری در تضاد می دانستند و تنها عبادت كردن را مي يسنديدند؛ لذا از خنديدن يرهيز مي كردند و تنها گريه كردن را مشروع مى دانستند. اين در حالى است كه پيامبرخدا الشائلة در برابر اين جريان ايستاد و خندیدن را به عنوان یکی از سنتهای خود بیان کرد. وقتی پیامبرخدا المشان با دیگران

۱. طباطبایی ۱۳۷۴، ج ۵، صص ۱۵۸ تا ۱۶۱.



۲. کلینی ۱۴۰۷ق، ج۲، ص۶۶۳، ح۲.

٣. همان.

۴. همان، ص۸۵، ح۱.

بود با خندهٔ آنان می خندید و هیچ کس پُرتبسّم تراز پیامبر خدا ﷺ دیده نشده است. ۲

بوی خوش یکی دیگراز عوامل مؤثّر در شادی است. "استفاده از عطر و بد بو نبودن بدن، از اموری است که در آموزه های دینی مورد توجه جدّی قرار گرفته است و تا جایی اهمیت دارد که جزو اخلاق و سنّت پیامبران در نظر گرفته شده است و به اهل ایمان سفارش شده که از عطر استفاده کنند.  $^{\circ}$ 

مسأله دیگر «آراستگی» است. بُعد دیگری از انسان «دیدن» است که لذّت خاص خود را دارد و می تواند بر سرور و شادابی اثر بگذارد. اینجا صحبت از زیبایی به میان می آید که بخش هایی دارد؛ امور زیبایی که چشم نوازند موجب لذّت بینایی شده و از این طریق به شادی انسان کمک می کند. آراستگی و خوش رویی در حقیقت به معنای تولید سیما و تصویر زیبا برای بیننده است. ما دوست داریم که دیگران ظاهری آراسته و اخلاقی زیبا داشته باشند و مطابق اصل نخست، باید خود نیز اینگونه باشیم. خدا نیز دوست دارد که بنده هنگام ورود به مسجد آراسته و تمیز و نظیف باشد. ۷ همهٔ این ها نشان می دهد که وجود فضایی شاد و بانشاط در روابط اجتماعی یکی از نشانه های سلامت اجتماعی است. داشتن آراستگی و خوشرویی چشم نواز و استفاده از عطر خوش و شوخی و مزاح سرور آور باعث ایجاد فضایی شاد و مفرح در روابط اجتماعی می گردد.

۱. صدوق ۱۳۷۸، ج۱، ص۳۱۹.

۲. ابن حنبل، بی تا، ج۴، ص۱۹۰۰ ترمذی ۱۴۰۳ق، ج۵، ص۶۰۱، ح۲۴۴۱؛ متقی هندی ۱۲۰۹ق، ح۱۸۳۹۹.

٣. على بن موسى ١٤٠٥ق، ص٢٣٩، ح١٤٤؛ مجلسى ١٤٠٣ق، ج٧٧، ص١٤١، ح٤.

۴. صدوق، ۱۴۱۳ق، ج۱، ص۱۳۱.

۵. کلینی ۱۴۰۷ق، ج۶، ص۵۱۸.

۶. اعراف: ۳۱

۷. ری شهری ۱۳۸۸، ح ۲۸۶۵.

#### ۳. نتیجه گیری

مطالعات اسلامی در اموری مانند سلامت اجتماعی یک ضرورت اجتناب ناپذیر است؛ زیرا از سویی جامعهٔ ما یک جامعه اسلامی است و هربرنامهای که برای آن مطرح می شود باید با فرهنگ و آئین مردم هماهنگ باشد و از سوی دیگر، مطابق با آیات و روایات و از منابع اطمینان بخشی اخذ شده باشد تا بتواند یک برنامهٔ منسجم و کارگشا برای زندگی آنان محسوب شود. از این رو نادیده گرفتن آیات و روایات در تنظیم این برنامه به سود جامعه نیست.

موضوع این پژوهش مؤلفه های سلامت اجتماعی در محدودهٔ روابط بین فردی است. پژوهش با روش کیفی (تحلیلی توصیفی کلاسیک در مطالعات اسلامی) انجام شد. پس از کشف عناوین و کلیدواژه های سلامت اجتماعی (برای ورود به منابع اسلامی) مؤلفه های بیست گانه سلامت اجتماعی در تحلیل سطح یک استخراج و سپس تبیین شد. یافته های این پژوهش می تواند در برنامه ریزی برای سلامت اجتماعی مؤثر واقع شود. برای اصلاح وضع موجود، کاهش آسیب های اجتماعی و ارتقای سلامت اجتماعی ابتدا باید دیدگاه نظری اسلام را در این خصوص استخراج کرد سپس به تحلیل و بررسی پرداخت؛ از این جهت این تلاش علمی می تواند مقدمهٔ رفع آسیبهای اجتماعی و کشف راه کارهای ارتقای سلامت اجتماعی باشد. إن شاءالله.



- ١. قرآن كريم.
- ۲. ابن شعبه حرانی، حسن بن علی، (۱۳۶۳)، تحف العقول، تصحیح: غفاری،
  علی اکبر، قم: جامعه مدرسین.
- ٣. ابونعيم احمدبن عبدالله اصبهاني، (۱۴۲۱ق)، حلية الاولياء و طبقات الاصفياء، تحقيق: خليل اسكندراني سعيدبن سعدالدين، بيروت: دار احياء التراث العربي.
- ۴. آمدی تمیمی، عبد الواحد بن محمد، (۱۴۱۰ق)، غررالحکم و دررالکلم،
  تصحیح: رجائی، سید مهدی، قم: دارالکتاب الاسلامی.
  - ۵. بخاری، (۱۴۰۱ق)، صحیح البخاری، بیروت: دارالفکر.
  - بیهقی، احمد بن حسین، (بیتا)، السنن الکبری، بیروت: دارالفکر.
- ۷. پسندیده عباس ج، (۱۳۹۸)، روش فهم روانشناختی متون دینی، مشهد، بنیاد پژوهشهای آستان قدس رضوی.
- ۸. پسندیده عباس، (۱۳۹۱)، چیستی «حسن خلق» و چگونگی تأثیرآن برروابط
  ۱جتماعی، علوم حدیث، ش ۶۶، ص ۴۹ و ۷۰
- ۹. پسندیده عباس، (۱۳۹۶)، روش فهم روانشناختی متون دینی (فرمد): بررسی
  تک متن، پژوهشنامه روانشناسی اسلامی، ش ۶، ص ۶۷–۹۱.
- ۱۰. پسندیده عباس، (۱۳۹۹)، روش فهم متون دینی با رویکرد روانشناختی، مشهد، بنیاد پژوهشهای آستان قدس رضوی.
  - ١١. پسنديده، عباس الف، (١٣٩٨)، فقه الحديث، قم: دارالحديث.
  - ١٢. پسنديده، عباس ب، (١٣٩٨)، فقه الحديث ، قم: دارالحديث.
- ۱۳. حافظ نیا محمدرضا، (۱۳۷۷)، مقدمهای برروش تحقیق در علوم انسانی، تهران: سمت.
- ۱۴. ری شهری محمد محمدی و همکاران، ۱۳۹۱، دانشنامه قرآن و حدیث، دارالحدیث، قم.

- ۱۵. ری شهری محمد محمدی، تقدیری محمد ۱۳۸۷، دوستی در قرآن و حدیث،
  ترجمه: اسلامی حسن، قم: دارالحدیث.
- ۱۶. شریعتی منصوره، رحیم پور ازغدی طاهره، (۱۳۹۹)، «بررسی نظریه ابعاد سلامت اجتماعی کییز با رویکرد قرآنی»، مجموعه مقالات نخستین همایش بین المللی قرآن و سلامت اجتماعی، صص ۱۳۹–۱۵۴.
- ۱۷. صدوق، ابن بابویه، محمد بن علی، (۱۳۶۲)، صفات الشیعة، تهران: انتشارات اعلمي.
- 1۸. صدوق، ابن بابویه، محمد بن علی، (۱۳۷۸)، عیون أخبار الرضا الله ۱۳۷۸ تصحیح: لاجوردی، مهدی، تهران: نشر جهان.
- 19. صدوق، ابن بابویه، محمد بن علی، (۱۴۰۳ ق)، معانی الأخبار، مصحح: غفاری، علی اکبر، قم: جامعه مدرسین.
- ۰۲. صدوق، ابن بابویه، محمد بن علی، (۱۴۱۳ق)، من لا یحضره الفقیه، مصحح: غفاری، علی اکبر، قم: جامعه مدرسین.
- ۲۱. طباطبایی، محمدحسین، (۱۳۷۴)، المیزان فی تفسیر القرآن، ترجمه: موسوی، محمد باقر، قم: جامعه مدرسین.
- ۲۲. طبرسي، احمد بن على،(۱۴۰۳ ق) الإحتجاج على أهل اللجاج، مشهد: نشر مرتضى.
- ٢٣. طوسى، محمد بن الحسن، (١٤١٢ق)، الأمالى، تصحيح: مؤسسة البعثة، قم: دارالثقافة.
- ۲۴. عبدى حمزه، پسنديده عباس، (۱۳۹۴)، تحليل و بررسى روايات مكارم الاخلاق، قم: دارالحديث.
  - ٢٥. كليني، محمد بن يعقوب، (١٤٠٧ ق)، الكافي، تهران، الإسلامية.
  - ٢٤. كليني، محمد بن يعقوب، (١٤٢٩ق)، الكافي، قم، دارالحديث.
- ۲۷. متقى هندى، (۱۴۰۹ق)، كنزالعمّال، تحقيق: ضبط وتفسير: الشيخ بكرى حيانى، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا، الرسالة، بيروت.
- ٢٨. مجلسي، محمد باقربن محمد تقى، (١٤٠٣ ق)، بحار الأنوار لدرر أخبار الائمة

- الاطهار عالم الماليالي ، بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- ۲۹. مسعودی، عبدالهادی، (۱۳۹۳)، روابط اجتماعی از نگاه قرآن، قم، دار الحدیث.
- ۰۳. مفید الف، محمد بن محمد، (۱۴۱۳ق)، الامالی، تحقیق و تصحیح: استاد ولی، حسین وغفاری علی اکبر، قم: کنگره شیخ مفید.
- ۳۱. نصرتی نژاد فرهاد، (۱۳۹۸)، چیستی سلامت اجتماعی، فرهنگستان علوم یزشکی، چاپ نشده.
- ۳۲. نیکورز طیبه، یزدان پناه لیلا، (۱۳۹۴)، «رابطه عوامل اجتماعی با سلامت اجتماعی دانشجویان دانشگاه شهید باهنر کرمان»، جامعه شناسی کاربردی، ش ۳، صص ۹۹-۱۱۶.
- ٣٣. ورام بن أبي فراس، مسعود بن عيسي، (١٤١٠ ق)، مجموعة ورّام، قم: مكتبة فقهية.